

## ෮෭ඁ෪ඁඁ෭෭ඁඁඁ෫ඁ෩ඁඁ෯෯෭෯

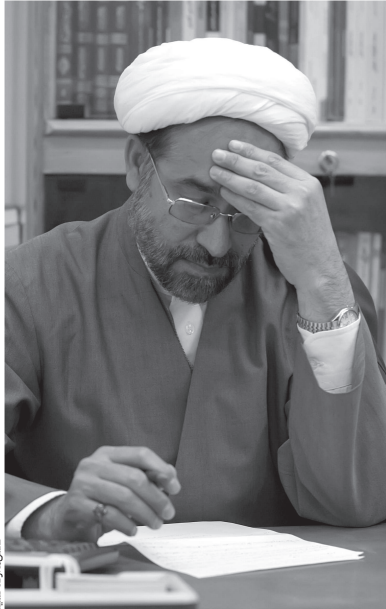
تفاوتميان حقوقزنومرد لزوماناشياز تمايزانسان شناختىنيست

📰 حسامالدین حائری

دكتر رحيم نوبهار از جمله نوانديشاني هستند که هم در میراث سنت اسلامی عمیقا به تحصیل و پژوهش پرداختهاند و هم در تحصیلات دانشگاهی مراتب عالی را طی کردهاند . ایشان پس از درک محضر اساتید مبرّز علوم اسلامی در حوزهٔ علمیه قم در دانشگاه مفید رشتهٔ حقوق را آغاز کردند. سپس فوق لیسانس خود را در رشته حقوق کیفری و جرم شناسی از همان دانشگاه به پایان رسانیدند و دکترای خود را در زمینهٔ حقوق جزا از دانشگاه شهید بهشتی اخذ کردند . ایشان که هماکنون در این دانشکده به تدریس می پردازند ، تا کنون چندین کتاب منتشر کرده اند که از جملهٔ آنها باید به «اصل قضایی بودن مجازاتها» ، «اهداف مجازاتها در جرایم جنسی» و «دخالت حقوق کیفری در .حوزهٔ عمومی و حوزهٔ خصوصی» اشاره کرد

به عنوان اولین سؤال میخواستم از شما بپرسم آیا اساساً تفاوتی بین حقوق زن و مرد در مجموعهٔ فقه اسلام قائل هستید؟ دلیل این سؤال رویکرد شهید مطهری است که معتقدند حقوق زن و مرد در اسلام مساوی است اگرچه مشابه نیست . سؤالی که در برابر ایشان مطرحاست،این است که با چه معیاری به تساوی پی بردهاند؟

وقتی ما به مجموعهٔ حقوق و تکالیف زن از یک سو و حقوق و تکالیف مرداز سوی دیگر نگاه می کنیم می بینیم که تساوی وجودندارد.البته اگر این مسئله در حال و هوای حقوق خانواده مطرح باشد ، تعبیر صحیحتر «تکالیف زن و شوهر» به جای «تکالیف زن و مرد» است. به هر حال عدم تساوی، واقعیت ملموسی است که هم برای زنان و هم برای مردان شناخته شده است. مثلاً در فقه رایج یک حق طلاق گسترده برای مرد شناخته شده در حالی که چنین حقی برای زن شناخته نشده است. پس چطور می توان از تساوی حقوق زن و مرد صحبت کرد. مفهومی که ما باید در برابر مفهوم تساوی بر آن تأکید



عكس هاء فباحسب

كنيم مسئلة «تمايز بين حقها»ست ، يعنى ما نمىتوانيم در این حوزه به صورت یکپارچه از حقها صحبت کنیم. یک دسته از حق ها هستند – که البته شمار شان کم نیست – که اصلا تفاوت بین زن و مرد بلکه تفاوت بین هر فرد انسانی در برخوردارى از آنها اساسا معقول نيست؛ علت اين است كه اين حق هابه شخص به عنوان شخص وانسان به عنوان انسان تعلق می گیرد و جنسیت – که بنا به فرض یک امر عرضی بر انسان به مثابه یک نوع هست – نمی تواند اصلا در این حق تأثیر گذار باشد تا چه رسد به این که منشأ تفاوت باشد ؛ برای مثال «حق حیات»؛ آیا می توان تصور کرد که حق مرد بر حیات با حق زن در برخورداری از حیات متفاوت باشد ؟ این تفاوت اصلا نمي تواند به مخيّلهٔ ما بتواند خطور کند . يا از همين مقوله ، حق بر «کیفیت حیات» یا «زندگی کریمانه» است که امروزه ادبيات حقمدار حقوق بشر از أن سخن مي گويد. همين طور حقهایی که اصولا مطلق اند و تاب تقیّد نسبت به هیچ موردی و هیچ شخصی را ندارند؛ حالا اگر کرامت را از مقولهٔ مسائل پیشاحقوقی و فراحقوقی ندانیم و بتوانیم از «حق بر کرامت



انسانی» صحبت کنیم ، اساساً تفاوتی در آن میان زن و مرد متصور نیست ؛ چون مربوط به گوهر انسانی است . اما بعضی از حق ها هستند که منشأ و خاستگاه شان امور اجتماعی است ياامور اجتماعي دست كم در چندو چون آن حق ها مؤثرند. در این حق ها به نظر من تفاوت در یک حیطهٔ معقول نه تنها بین زن ومردبلکه بین گروههای انسانی موجه است که حتی دنیای حق مدار هم این امر را پذیر فته است. به عنوان نمونه، امروزه در قلمرو یک کشور معین افرادی با عنوان «تابعیت» و افرادی با عنوان «مقیم» و افرادی با عنوان «گردشگر» زندگی می کنند . نمی توانیم بگوییم همهٔ آنها دارای حق های یکسانی هستند . [مثلا گردشگران برخلاف تابعان یک دولت حق شرکت در انتخابات راندارند إبااين حال اين تفاوت موجه است.

دريك جمله، مقصود من اين است كه اولا تفاوت بين حق ها نبايددر قلمروحق هاى ناظربه حيثيت انسانى باشدو ثانيا اين که تفاوت بین حق ها باید موجه و معقول باشد. حالا برای این که وارد بحث اصلی بشویم که شاید دغدغهٔ شما در طرح این سؤالات بوده، من گاهی چنین ایده ای را مطرح می کنم (برای این که یک مثالی از ادبیات فقهی – حقوقی ذکر کرده باشم) در مورد تنصيف ديه زن مي توان دو نوع قرائت داشت : يكي اين که بگوییم دلیل این حکم این است که یک طرف این رابطه مرد است که انسان است و یک طرف دیگر زن که نیمه انسان است.اگر ما چنین خوانشی از مسئلهٔ تنصیف دیه زن در برابر مردباشيم، مرتكب اشتباه فاحشى شدهايم. اتفاقاً، أن تفاوتي که در متون اولیه ما گذاشته شده ناشی از نگاه متفاوت به دو موجود از این لحاظ که یکی انسان کامل است و دیگری انسان ناقص، نیست. بلکه چون «دیه» امری است از مقولهٔ «جبران خسارت»، در آن زمان به اغلب احتمال چنین فرض می شده است که زن به لحاظ اقتصادی نقش کمتری داشته و اگر مثلاً مردى كشته مىشد، خسارت بيشترى به خانواده وارد مى شد تافرضي كه زن كشته مي شد. اين تفاوت بر همين مبنا شكل گرفته است. این نگاه – اگر تفکیک مذکور را بین حق ها قائل بشویم-از چند جهت کار گشاست: اول نگاه کرامت ستیزی را كهبرخى بانگاه به اين احكام نسبت به زن مي خواهند استنباط کنند ، سرچشمههایش خشک می شود؛ دوم که به نظر من مهمتر است این که این نگاه سؤال مهمی را پیش روی ما مىنهد: اگر منشأ بعضى از تفاوت ها جايگاه ها و موقعيت هاى اجتماعی باشد و در گذر زمان این جایگاه ها عوض شود ، چه باید کرد ؟ در همین مسئله تفاوت دیه زن و مرد اگر آمارهای جهانی معتبر نشان دهند که زنان نقش قابل توجهی در تولید خالص و ناخالص ملى دارند ، آيا ما همچنان مي توانيم با تكيه بر نصوصی که دیهٔ زن را نصف دیهٔ مرد فرض کردهاند بر همان منهج پیشین عمل کنیم ؟ اینجا اتفاقا کار کسانی که مدعی اند بر همان شيوهٔ پيشين بايد عمل كنيم از نظر موازين فقهي و اصولي دشوار است. چون أنها بايد چنان اطلاق و استواري اي در ادله تنصيف ديه كه مثال ماست پيدا كنند تا شامل اين فرض هم بشود . پس کسانی که می خواهند از مبانی سنتی دفاع کنند، نباید بپندارند که کار آسانی دارند. استدلالهای احتمالي اين دسته مي تواند تمسك به اطلاق ادله ، استصحاب بقای احکام و تمسک به استصحاب عدم نسخ باشد . اینجا به مناسبت - چون سؤال شما مربوط به مسئله تساوی است و من به دشواری کار سنت گراها در این حوزه اشاره کردم – لازم میدانم به نکته ای اشاره کنم. در اصول فقه اسلامی «اصل بر

اشتراک تکالیف» است. چون دغدغهٔ فقها بحث تکلیف بوده

اگراصلاشتراکو

تساوىدرحقوقو

تكاليفباشد-چنانكه

ايناصلازقواعدمسلم

اصول فقه اسلامي است

-همیشهنظریهوفتوایی

نيازمنددليل است.فقيه

براى اين كەازاين اصل

عدول کنددوامر راباید

داشتهباشد؛اولانصوص

ومتونديني استوارو

ثانيااحرازاين كه آن

تبعيضهامبتنىبريك

سرىوجوهاجتماعىاند

كەھمچنانباقىاند.بە

گمانماگر شمامسئلەرا

بااين ديدملا حظه كنيد

مىبينيدكەماچقدربە

مسئله تساوى نزديك

مىشويمويااگرتفاوت

رابربتابيمدريكحيطة

موجهومعقول استكه

وجدان اخلاقي انسان را

قانعكند

كەخلافاصلاست،

است مبانى تكليف مدارانه اين اصل را مورد بحث قرار دادهاند ؛ اما ما امروز با ادبیات حقمداری حتما می توانیم بگوییم که: اصل، اشتراک و تساوی زن و مرد در حقوق و تکالیف است. حتى اگر اين سؤال از فقيه قرن سوم و چهارم هم پرسيده مي شد، جواب همین بود. در این که اصل بر تساوی است و تمایز واختلاف نياز به دليل دارد، اتفاق نظر وجود دارد. اگر مي بينيد كەفقھاازاشتراك همگان درتكليف صحبت كردەاند،بە خاطر سيطرة گفتمان تكليف محور در أن دوره بوده است و الا پيش فرض همگان این است که در مورد «حق» هم اصل تساوی حاكماست.

اگر اصل اشتراک و تساوی در حقوق و تکالیف باشد - چنان كه اين اصل از قواعد مسلم اصول فقه اسلامي است – هميشه نظریه و فتوایی که خلاف اصل است ، نیاز مند به دلیل است . فقيه براي اين كه از اين اصل عدول كند دو إمر را بايد داشته باشد؛ اولا نصوص و متون دینی استوار؛ و ثانیا احراز این که آن تبعيض هامبتنى بريك سرى وجوه اجتماعى اندكه همچنان باقیاند. به گمانم اگر شما مسئله را با این دید ملاحظه کنید می بینید که ما چقدر به مسئله تساوی نزدیک می شویم و یا اگر تفاوت را بربتابیم در یک حیطهٔ موجه و معقول است که البتهبايدوجدان اخلاقي انسان راهم قانع كند. همه تمازها رابا وجوه انسان شناسانه تحليل و توجيه كردن نه درست است نه کار گشا.

آیا در میراث فقه کهن ما دغدغهٔ رفع کاستیهای نظام حقوقی زن وجود داشته است ؟ مثلا فقیهی در احكام تبعيض آميز ترديد كند.از اين جهت اين سؤال را مى پرسم كه ببينم در عصرى كه حقوق بشر مثل امروز بر ذهنها سیطره نداشت، باز هم تبعیض آمیزی بعضی احكام موردبحث واقع شده يانه؟

بدون شک! شما در مسائلی مثل بحث ارث زوجه از عقار ، دیه و خیلی از مباحث تردیدهایی از جانب فقها نسبت به این مسائل دیده می شود که البته از آنها با برچسب شاذ و نادر استقبال مى شود. امامن مى خواھم نكته اى را عرض كنم كه به نظرماز نقطه نظر تفسير متون خيلي مهم است. ببينيد واقعيت این است که گفتمان برابری خواهی بیشتر محصول مدرنیته است . به صورت یک گفتمان مستقل در آمدن ، تولید نظریه در سطوح فلسفى، انسان شناختى و اخلاقى و حتى در محيط ادیان، طرح مسائل الهیاتی راجع به برابری، مباحث متأخری است . نکته مهم این است که خود فقدان دغدغه برابری در وهلهٔ اول در جامعه در میان زنان مسلمان، بستر مناسبی برای صدور احکام تبعیض أمیز بوده است؛ در برخی از حوزه ها اصلا مطالبه ای وجود نداشته است. مثالی می زنم که شاید تا حدودى روشنگر باشد، مثلادر دوران قديم در رابطه بابسيارى از بیماری های ظاهری یا فساد اخلاقی در مردان از جانب زنان مطالبهاى وجودنداشته است كه اين بيمارى ها يا فساد اخلاقي بهعنوان يكى از عيوب مجوز فسخ نكاح مور دنظر قرار گير دولى امروز چنین مطالبهای هست. اگر در روایات موارد معینی به عنوان عوامل مجوز فسخ نكاح از سوى زن مطرح مى شود، مى توان مسئله رااز این چشم انداز دید که از نظر عموم مردم به طور نوعی فسخ نسبت به این موارد پذیر فتنی بوده است. اگر امروز چنین مطالبهای باشد البته همراه یک داوری معقول که فلان امر عيب است يا ادامة زندگي زن و شوهر را مختل مي كند، آيا مامى توانيم بگوييم چون اين امر در نصوص نيامده پس اينها به عنوان اسباب فسخ عقد نكاح از سوى زن قابل طرح نيستند.

گفتوگـــو 11



حتی اگر لحن روایات از نقطه نظر تفسیر لفظی، لحن حصر باشد، نمی توان به دام تفسیر لفظی افتاد و این گونه نکات را نادیده گرفت.

از این سؤال شما نکته ای به ذهنم رسید که در حال و هوای مشربی که مااز مرحوم آیت الله بروجر دی و شاگر دان شان تحت عنوان زمینه گرایی(contextualism)یاد گرفته ایم ، جای بررسی دارد.

يعنى اين كه لحاظ دغدغه هاو مفروضات مخاطبين نصوص و متون دینی در فهم ما از متون مهم است و نقش دارد. خیلی از اوقات این انتظارات میتوانند به عنوان «قرینه» در فهم نصوص به ما کمک کنند. از اینجا به طور خلاصه این نتیجه رامى خواهم بگيرم كه شايد در استنباط از متون تفاوتى وجود داشته باشد بین جامعهای که دغدغهٔ برابریخواهانه داشته باشدوجامعهای که چنین دغدغهای ندارد. چنان که بر همین منوال نمی توان گفت معیار زندگی حرجی در صدر اسلام مثل زندگی حرج آمیز در امروز است. چه بسا در جاتی از تنبیه بدنی برای یک زن در صدر اسلام از مصادیق حرج نبوده در حالی که برای زن امروز که از مدنیت بهره دارد، توهین هم مصداق وضعیت حرج آمیز است تا چه رسد به تنبیه بدنی . پس این دغدغههادر گذشته چندان جدی نبوده وامروزه جدی تر شده است. طبيعي است وقتى اين دغدغه ها مطرح مي شود، فقيه نمى توانددر استنباط از متون آن هاراناديده بينگارد. البته من قويا معتقدم جدى شدن اين دغدغهها تحت تأثير تعاليم انبيا و آموزه های وحیانی بوده و خود نبی مکرم اسلام در دامن زدن به ایدهٔ حقطلبی یک نهضتی را ایجاد کردند که به نظر من متأسفانه آن چنان که مورد نظر ایشان بوده ، استمرار نیافته است. پروژه ای که پیامبر(ص) برای تکمیل و ارتقای حقوق زنان آغاز کردناتمام مانده است.

آیا تفاوت حقوق زن و مرد حاکی از نگاه انسانشناختی متفاوت به این دو است ؟ (آیا تصویری که حضرت امیر در خطبه ۸۱ نهج البلاغه ترسیم میکنند، شاهدی بر این امر می تواند باشد؟)

مادر قر آن با «انسان» مواجه هستیم و هیچ وقت نمی توانیم متون اصلی یعنی قرآن و انسان شناسی قرآنی را به خاطر حاشیه یا مثلایک حدیث کنار بگذاریم. این از اصول اسلامی است كهبايدبه محكمات ومتون اصلى مثل قرآن مجيداولويت داده شود . مفهومی که قرآن مجید به ما میآموزد مسئلهٔ کرامت انسان است؛ نه کر امت تعارفی. کر امت در همین معنای هنجاری (normative) که حقوق مرتبط را لازم الاجرا بشماريم نه اين كه بگوييم زن محترم است ولي در سيستم حقوقى مان تحقيرش كنيم؛ تعارف در دى از در دزنان را در مان نمی کند . آنچه ما در قرآن مجید در سورهٔ تحریم مشاهده مى كنيم اين استِ كه الكوى همهٔ اهل ايمان يك زن است : «ضَرَبَ اللهِ مَثلا للذين آمنوا إمرأتُ فرعون اذ قالت ربِّ ابن لي عندک بیتا فی الجنّه و نجّنی مِنْ فرعونَ و عملِه و نجّنی مِن القوم الظالمين.» (سوره تحريم، آيهٔ ۱۱) زن فرعون نه تنها از شوهرش تبرّى مى جست بلكه يكى از دعاهايش اين است كه «نجِّنى من فرعونَ وعمله»: خدايا مرااز فرعون وعمل ظالمانه اش رهایی بخش. این اشاره به بعد خودمحتاری و استقلال زن داردواین که زن می توانداز چنین جاذبه مادی قوی فرار کند و صرفا تابع شوهرش نباشد. دلیل دیگر این که چنین زنی می تواند الگوی همگان حتی مردان با ایمان باشد این است که از نظر معرفتی به مرتبهای رسیده است که به خدای رحمان



اگرنقش اجتماعی زن در شیر دوشی و پشمریسی خلاصه شود، چطور می توان امر قضاوت را به او سپرد ؟ چطور می توان انتظار و جعاله را بداند ؟ من گمان نمی کنم کسی آشنا باشدو بپذیرد که از لحاظ انسان شناختی تفاوتی بین زن و مرد وجود دارد

عرض می کند: «ربِّ ابن لی عندک بیتاً فی الجنّه»، به هیچ چیزی راضی نمی شود مگر خود خدا، این زن نمی خواهد صرفا به بهشت برود. بلکه به قرب حضور پرود گار می اندیشد.

زنی که نیایش اش لسان و قال نیست – که اگر به لسان و قال بود قرآن اصلاً ذکرش نمی کرد – بلکه به لسان استعداد است یعنی این زن به تواناییای رسیده که می تواند این طور با خدانیایش کند.باوجود این آیه شما چطور می توانید قبول کنید که در یک خطبه ای از امیرالمؤمنین چنین قضاو تی راجع به زن صورت گرفته باشد. این خطبه واقعاً اشکالاتی دارد . مثلاً دلایلی که در این روایات ذکر شده معقول نیست .البته باید بگویم این خطبه به امیرالمؤمنین نسبت داده می شودولی اگر به منابع اهل تسنّن نگاه کنید می بینید که این خطبه را به حضرت پیغمبر صلوات الله علیه هم نسبت می دهند.

در هر حال این حاشیه است و الا چطور یک موجود بی عقل می تواند الگوی و نمونه برای مرد و زن شود و قرآن مجید جابجا او را در کنار مرد در همه مسائل مطرح کند. نکته دیگر این است که گفت عقل دو کاربرد دارد : ۱) عقل تجربی که با تجربه در زندگی روزمره کسب می شود و تقویت می شود ۲) عقل مدرک کلیات (به قول علمای فلسفه).چه بسایک استاد دانشگاه عقل معاملی اش که از مصادیق عقل تجربی است بسیار پایین باشد چون در داد و ستد و امور تجارتی تجربه نیندوخته است؛ در جامعهای که زنان از بیشتر موقعیتهای اجتماعی دورند،طبيعياست كه عقل تجربي شان رشدنكند.اگر چنين رواياتي سند صحيح و معتبري داشته باشند، بايد همين طور تفسیر شوند . اگر زمانی نقش اجتماعی زن در شیردوشی و پشمریسی خلاصه می شده است، چطور می توان امر قضاوت را به او سپرد ؟ چطور می توان انتظار داشت که او فرق نهادها و تأسیسات حقوقی و اجتماعی را درک کند؟ اما آیا اگر زنان به تحصيل پرداختند و رشد علمي و اجتماعي يافتند باز هم مسئلهاز همين قرار است؟ خير.به هر حال من گمان نمي كنم کسی با ادبیات قرآن مجید آشنا باشد و بپذیرد که از لحاظ انسان شناختى تفاوتى بين زن ومرد وجود دارد؛ چنان تفاوتى كەبتواندمنشأاين ھمەاحكام تبعيض ألودباشد.

مجموعهٔ حقوق و تکالیف زن در «خانواده» به عبادات ملحقاند یا به دستهٔ معاملات به معنای اعم ؟ این سؤال رااز آن جهت می پرسم که اگر حکمی مربوط به احکام عبادی باشد ، تغییر پذیر نیست حال آن که اگر به دسته معاملات ملحق باشد ، تغییر پذیری ممکن است.

سؤال بسیار خوبی است. منشأ انبوهی از مشکلات فقهی - حقوقی ما همین بحث است. یکی از قواعد مسلم فقهی (وقتی می گویم چنین قاعده فقهیای داریم – همان طور که در مقالهٔ «قاعدهٔ حرمت تنفیر از دین» توضیح دادهام – منظور م صوفاً قواعدی نیست که فقها از آنها بالصراحه سخن گفته اند برجسته نشده اند یا حتی به عنوان قاعده مطرح نشده اند) در برجسته نشده اند یا حتی به عنوان قاعده مطرح نشده اند) در موزهٔ خانواده از قواعد مهم «لزوم معاشرت به معروف» بازنان است.قرآن می فرماید: (و عاشروهنَّ بالمعروف) بازنان با مبنای می کنند. مثلاً در تعیین سکنی و میزان نفقه اگر مرد تکلیفی به زن تحمیل کند که مخالف معاشرت به معروف است، بر خلاف قرآن مجید رفتار نموده است.

سؤال اساسی ای که در این زمینه هست و به گمانم دغدغهٔ

## گفتوگـــو



مرحوم علامه طباطبايي هم هست وايشان به طور ظريفي آن رادر الميزان طرح كردهاند – همين است كه مقصود از معروف چیست ؟ در مورد معنای معروف بحث بسیار است اما یکی از جهات مهم بحث اين است كه آيا خداوند متعال مار اامر مي كند که به متعارف و معروف مسلمانان صدر اسلام عمل کنیم یا معروف و متعارفی که عقل عرفی مسلمانان در هر عصری به آن رسیده است ؟من با دلایل متعددی معتقدم احتمال دوم صحيح است. اولاً از نظر بحث هاي اصول لفظي ما مي گوييم «عناوین ظهور در فعلیت دارند»: مجتهد یعنی کسی که الان مجتهداست نه كسي كه يك وقتى مجتهد بوده ولى الان ديگر نيست؛ پس متعارف يعنى عرف الان. قرينة دوم – كه از سنت هم ميتوان مؤيداتي بر أن يافت - اين است كه قرأن - به عنوان سندر سمی و قطعی مسلمانان – پر است از خطاب های عتاب آمیز نسبت به آن جامعه در حوزه تعامل شان با زنان که مهریه آن ها را نمیدادند ، زن را مثل معلقه قرار میدادند ، زنان رامی زدند (که توضیح می دهم قرآن آنها را از این کار منع کرد) و تعاملات منفی دیگر مانند این که زنا را برای مرد بد نمىدانستند.

آيا معقول است كه خداوند متعال آنچه را كه از آن نهى كرده ، در حق ما حجت قرار دهد ؟ بعضی از پان عربیست ها تلاش می کنند که رد پایی از مدنیت در جامعهٔ عرب قبل از اسلام بيابند ولي شواهد فراوان به ما اجازه نمي دهد چنين چيزي رابپذیریم.نمی توان پذیرفت که خداوند متعال هم مناسبات غير معقول وستمكرانة عرب قبل از اسلام باموجودى به نام زن رابراي ما حجت قرار دهدو مارابه آنها توصيه كند. پس من - به اختصار - معتقدم بسیاری از حقوق و تکالیف زن برمی گردد به حوزهٔ معاملات به معنای اعم و شارع مقدس اسلام هر گز نخواسته جلوى رشد انساني ومدنى وفهم عقلاني مارابگيرد وانسان امروز راتا سطح فرهنگ عرب صدر اسلام تنزل بدهد؛ حاشا و کلا. قرآن و سنت آمدهاند تا زنجیرهایی که بر دست و پای فکر و روح انسان بسته شدهاند، را بردارند (... و يَضَعَ عنهم إصْرِهم والأغلالُ الَّتي كانت عليهم) نه اين كه انسان را به بند بکشند. در جامعه زمان پیامبر(ص) عموما زن در بند و زنجیر تحقير وشبه بردگى بودو پيامبر (ص) براى بهبوداين وضعيت تلاش كرد.

بااینوصف، دخالت عقل به مثابه «داور» در حقوق زن با توجه به روایات موجود در مورد شأن عقل در استنباط احکام (ظاهراً عقل به مثابهٔ کاشف) قابل پذیرشهست؟

در اینجا مجال بحث تفصیلی و دقیق از امر عقل نیست اما راجع به بناهای عقلایی و رویه های عقلانی لاز م است نکته ای را عرض کنم. اگر از یک بناو روشی شرعاًنهی صورت گرفته باشد ، هر چقدر هم که آن روش معمول شود، نمی توان بانهی شارع مقابله کرد . اما محل بحث ما در حوزهٔ منطقه الفراغ است که رویه ها و تعامل هایی پدید می آیند که از منظر داوری عقلایی چنین تصوری هست که این رویه ها شکل تکاملی تعامل بشری هستند که از آنها نهی نشده است. معنای دین خاتم هم همین تواند مورد نهی شارع که رئیس عقلاست باشد. اگر شمااین را بپذیرید و لزوم معاشرت به معروف را همچون یک قاعده حاکم بر روابط زن و شوهر فرض کنید ، بسیاری از مسائل باید مورد تعدید نظر قرار بگیرد: آیا حق طلاق به این گستردگی مصداق معاشرت به معروف است ؟ آیا توصیفی که در ادوار گذشتهٔ

من – بهاختصار – معتقدمبسیاریاز حقوق و تکالیفزن برمی گرددبه حوزهٔ معاملات به معنای اعم و شارع مقدس اسلام هر گزنخواسته جلوی رشدانسانی و مدنی و فهم عقلانی مارا بگیرد وانسان امروز تا سطح فرهنگ عرب صدر اسلام تنزل بدهد

فقه راجع به تمکین مرد نسبت به زن و بالعکس صورت گرفته مصداق معاشرت به معروف است ؟ شما یک مثالی بیاورید از این که رویه ای عقلایی بوده ولی شارع از آن منع کرده باشد. البته تذکر این نکته ضروری است که مبنا و روش مورد بحث باید در بین عقلا «بماهم عقلا» جاری باشد و الاخیلی از امور در میان عقلا مطرح است خیلی هم ممکن است رایج باشداما وجه عقلانی ندارد. مثلاً ممکن است بسیاری دخانیات استفاده کنند ولی نکوهیده بودن این کار را قبول دارند. شارع مقدس اسلام مقصودش پرورش عقل انسانی است نه این که درک عقلانی مارابه سطح درک مردم صدر اسلام تنزل دهد.

به طور خاص، می خواستم راجع به حکمی که عموما به عنوان صریح ترین گواه نقض و نقص حقوق زن در فقه اسلامی مطرح می شود سؤال کنم . از یک طرف در آیهٔ نشوز از فعل «فأضربوهنَّ»استفاده شده واز طرف دیگر در روایت آمده که این ضرب باید با چوب مسواک باشد. این به نظر شمااز کار کردانداختن حکم آیه نیست؟

من به گمانم این مسئله را در کتاب «اصل قضایی بودن مجازاتها» حل كردهام. از خوانند گان مجله شما تقاضا دارم این کتاب را مطالعه کنند و نقدهای شان را هم به دیدهٔ منت می خرم. سوء تفاهم های بسیاری راجع به این آیه وجود دارد. من مقدماتي را ذكر ميكنم كه اهميت جدى دارند: اولا آيا نبي مكرم اسلام (صلوات الله عليه) در لحظهٔ وفات آرمان هاي محقق نشده اى داشتند؟ پاسخ به اين پرسش براى فقيه حياتى است؟ من فكر مي كنم ساده لوحانه است اگر بگوييم به استناد آيهٔ «اليوم أكمَلتُ لكم دينكم» لحظه اي كه پيامبر صلوات الله عليه سر به بالين گذاشتند و به جوار رحمت الهي شتافتند، آرزوهای شان همگی محقق شده بود؛ هر گز! آیا یافته های علم جامعه شناسى مى توانند به مابگويند كه يك انسان اصلاح طلب - که در یک جامعه با مختصات فرهنگی، سیاسی و اقتصادی خاص دست به اصلاحات مي زند - اصلا ممكن است كه اولا مانع نداشته باشد و ثانیاً برهمهٔ موانع فائق شود ؟ بدون شک چنین چیزی ممکن نیست؛ معنای اکمال دین هم غیر از این است. بدون شک – بنده ادعا می کنم – از آر مان های حضرت پیامبر (ص)لغو بردهداری بوده است البته برای این مدعا سند و مدرک هم هست؛ تمام فرآیندهایی که در «کتاب العتق» تنظیم شده برای این است که برده گان آزاد شود. در حدیثی از آن حضرت (صلوات الله عليه) آمده است كه: «جبرئيل پيوسته راجع به بردگان به من سفارش می کرد چندان که من یقین پیدا کردم که روزی میرسد که همه شان آزاد می شوند.» پس پيامبر هم شائق به لغوبر دگى بودند، هم تحقق آن را پيش بينى كردند.در علم اصول فقه اين بحث مطرح است كه آيا مطلوبيت امرى، صرفااز طريق امر شارع فهميده مي شوديا اين كه اگر به طريقي جز امر شارع هم اين مطلوبيت احراز شود، مي توانيم آن امر را به عنوان عبادت انجام دهیم ؟ مثال عرفیای هم مى توان يافت : شما با كسى مواجه ايد كه تمنا و خواستهٔ او خیلی برای تان اهمیت دارد. اگر شمار انسبت به فعلی امر ندهد اما شما از راه دیگری بدانید که انجام دادن آن فعل مطلوب اكيداوست، آيامي توانيد مطلوبات او رابر آورده كنيد واگر اين کار را کردید، دچار کار غلط شدهاید ؟ طبیعتاً نه. پس ما باید ضمن عمل به ظواهر اوامر و نواهي قرآن و سنت به مطلوبات نهايي وأرمان هاى قرآن سنت وبه جهت گيرى كلى آن ها هم توجه كنيم. آيتالله العظمي سيستاني -فقيه برجستهٔ زمانه ما-نکتهای راجع به عرضهٔ روایات بر کتاب مطرح کردهاند که

گفتوگـــو ۱۳



كار گشاست (البته من نمى گويم كه ايشان به انگيزه اى كه بنده اکنون در صدد آنم این مطلب را فرمودهاند.اما من می خواهم از نکته ایشان در بحث خودمان استفاده کنم) به نظر ایشان مقصود از روایاتی که می گویند «روایات را با قرآن بسنجید و اگرمخالفتى باقرآن داشتند، آن ھاراكنار بگذاريد اين نيست که یک روایت خاص در یک حوزه با آیهٔ نظیر ش در همان حوزه مخالفت نبايد داشته باشد بلكه منظور اين است كه روايت بايد باكل روح وجهت گیری كتاب باید هماهنگ باشد. اهمیت این نکته که متین و درست است در بحث ما این است که به فقیه ومفتى تذكر مىدهد كه استنباط وافتايش نبايد منافى روح قرآن باشد.من از این مبنا این الهام رامی گیرم که احکامی که ما در حوزة حقوق وتكاليف استنباط مي كنيم بايد باجهت گيرى كلى كار پيامبر همنوا باشد . ثانياً : پيغمبر (صلوات الله عليه) برای تحقق آرمان شان موانع بسیاری داشتند . بسیاری از ما مسلمانان فراموش مىكنيم كهدين باتمام معنويت وقداستي که دارد وقتی وارد اجتماع می شود ، به یک امر اجتماعی بدل مى گردد.طبيعتاًدبن هم مثل هر پديدة اجتماعى ديگرىبراى پیشرفت اجتماعیاش نیازمند رفع موانع است . بدون شک پیامبر در حوزهٔ حقوق زن و مردمحدودیت های زیادی داشتند . از ميان ياران پيامبر (صلوات الله عليه) نسبت به اصلاحات ايشان در حوزه حقوق زنان اعتراض مي كردند. در روايت هست که یک مرد عرب وقتی شنید یکی از مقررات ارث این است : که اگر مردی بمیردو تنها یک دختر داشته باشد (طبق قرآن) فريضهاش نصف كل تركه است، به حضور پيامبر (ص)رسيدوبا لحن اعتراض ازوى پرسيد: آيايكي از احكام دين شما اين است كەدخترى كەنەسوار اسبمىشود،نەاز قبيلەدفاع مىكند، نه ضمان عاقله رامي پردازد بايد نصف ارث ببرد ؟! شما تفاسير قرآن ذيل همين آية نشوز راببينيد؛ نوشته اند كهازياران بزرگ رسول الله به ایشان اعتراض کردند که زنان وقتی در مکه بودند همەفرمانبرداربودند،وقتىبەمدينە آمديم سركش شدند.

نتيجهٔ قطعی دو مقدمه پیش گفته این است که در بعضی از حوزهها ممكن است تعاملهايي با موقعيت عصري صورت گرفته باشد. بر همین منوال باید گفت آیهٔ نشوز ضرب و شتم زنان رابه لسان امر تجویز نمی کند، بلکه می خواهد بگوید چرا شما اول سراغ زدن می روید ؟ یعنی قصد ایجاد محدودیت از طريق در نظر گرفتن سلسله مراتب را دارد. به نظر من عين اين مطلب راجع به تعدّد زوجات صادق است. وقتى آية «فأنكحوا ماطابَ لكم من النساء مَثْني و ثَلاثَ و رُباع» را ميخوانيم به ذهن ممکن است خطور کند که قرآن تشویق به تعدّد زوجات مى كند. اما به نظر بنده با توجه به زمينه و بستر نزول آيه نبايد استنباط تشويق آميز از آن داشت . چون تعدد زوجات مرزى نداشت و قرآن می خواست که تعدّد زوجات را محدود کند . حتى در بعضى كتب تفسيري و تاريخي اسامي مرداني ذكر شده که هنگام نزول این آیه ده همسر داشتند که نزد پیامبر آمدند و گفتند: «ماده تازن داریم و شما می گویید فقط چهار زن مشروع است »؛ جالب است که با آن که معمولا قوانین محدود کننده عطف بماسبق نمی شوند ، این طور در خاطرم هست که پیامبر فرمودند تعدادی از آنها را طلاق دهند. شاید شیخ طوسی هم همین برداشت را داشتهاند که فرمودهاند از دواج با یک زن مستحب است. اگر این آیه لحن امری داشته باشد، استحباب ازدواج با یک زن از کجامی آید ؟

مسئلهٔ بعدی این است که به گمان من مخاطب «فأضربوهن» نمیتواند مرد باشد. در قرآن مجید داستانی



فأضربوها على الجدار –اين نيست كه يك روايت خاص در يك حوزه با آيۀ نظيرش در همان حوزه مخالفت منظور اين است كه منظور اين است كه مهاهنگ باشد.اهميت اين نكته اين است كه مى دهد كه استنباط وافتايش نبايد منافى روح قر آن باشد

هست که شخصی نزد حضرت داوود می رود و شکایتی مطرح می کند بر این اساس که من برادری دارم که نود و نه گوسفند دارد در حالی که من فقط یک گوسفند دارم ؛ برادرم از من خواسته که یک گوسفند خودم را هم به او بدهم. حضرت داوود بدون این که از برادر شاکی بپرسد چرا یک گوسفند برادرت را می خواهی بگیری ، فرمود : او با این در خواست به شما ظلم کرده است: «قال لقد ظلمک بسؤال نَعْجَتک إلى نُعاجه» . در اينجاادامة آيه به طورى است كه گويي آزمايشي براي حضرت داوود بوده است که وقتی هنوز حرف برادر دیگر را نشنیدهای چطور حکم به ظالمانه بودن در خواستش می کنی! قرآنی که در دعوای مالی این گونه به به اصول دادرسی پایبند است ، چطور می تواند در آیهٔ نشوز هم قضاوت را به مرد واگذار کند، هم اجرارا ؟ نمى توان اين حكم را راجع به تمامى زنان صادق دانست. چه بسازنی اهل پارسا و متعهد به وظایفش باشد یا دست كم مدعى باشد كه همه وظايفش را انجام داده است و مي دهد. آيا خداوند به مرد اجازه مي دهد كه هم او را سر كش تشخیص دهد و هم او را تنبیه کند؟ پس این خطاب قاعدتا به قوای عمومی یا به جامعه است چون مراتب نشوز این زن باید در دادگاه ثابت شود تا بعد بتوان او را نسبت به تبعاتش ملزم كرد. پس اين آيه از اين منظر مثل آيهٔ «السارق و السارقه فأقطعوا أيديهما»ست والاباعث هرج ومرج در جامعه مي شود . به این بهانه لازم است از قرآن پژوه بزرگ معاصر ، حضرت آیتالله معرفت یاد کنم که به طور شفاهی به بنده گفتند : «من اعتقاد دارم این آیه [آیهٔ نشوز] با سنت نسخ شده است .» (البته من نمى دانم ايشان اين نظر را در كتاب «التمهيد في



علوم القرآن» آوردهاند یا خیر) البته من چندان با این ایده همدلی ندارم چون نسخ قرآن با سنت از حیث موازین اصولی چندان مورد قبول نیست؛ اما اصل ایده نسخ تمهیدی بسیار مطلب متین و قابل قبولی است .نسخ تمهیدی این است که بعضی اوقات یک آیهای صراحتاً نسخ نشده اما قرآن مجید و سنت زمینهٔ نسخش را فراهم آورده است. بردهداری از این است چنان که می توان از «نسخ تعلیقی» یا نسخ مشروط هم است چنان که می توان از «نسخ تعلیقی» یا نسخ مشروط هم انتفاع خارج نمی شود بلکه با ورود آیهٔ ناسخ زمان عمل به آیهٔ منسوخ تمام می شود ولی این منافاتی با دوباره به جریان افتادن آیهٔ منسوخ در اعصار و ازمنهٔ بعدی ندارد . اگر مجددا شرایط عمل به آیه منسوخ فراهم شود. این نوع نسخ هم نوعی پویایی ودینامیزم به آیات قرانی می دهد.

به هر حال آیه نشوز را باید در راستای اصل قضایی بودن مجازات فهميد و لذا همان طور ِ که در کتاب نوشتهام ، در فرضى كه مرد هم نشوز كند عقلاً راهى جز اين سه راه وجود ندارد؛ يعنى اول موعظه بعد عدم تمكين و بعد تنبيه .راجع به زدن وتنبيه بدنى هم بايد عرض كنم كه زدن يك نوع واكنش اجتماعي بوده براي واداشتن به انجام تكاليف اجتماعي در جوامع پیشین . پس زدن صرفا به عنوان واکنش اجتماعی رایج در آن جامعه ذکر شده است . راه های وادار کردن مردم به انجام تكاليفشان از جامعه اى به جامعه ديگر متفاوت است. امروزه راه های بهتر و متمدنانه تری برای الزام انسان ها به انجام تکالیقشان وجود دارد. لذا این آیه را یا باید در راستای «نسخ تمهیدی» و ایجاد مانع برای تنبیهات بی حساب و کتاب زنان توسط مردان تفسیر و تعبیر کرد یا در حال و هوای اصل قضایی بودن تنبیه و این که اعمال مجازات نمی تواند به افراد عادی سپرده شده باشد. من فکر می کنم تا دیر نشده بايداز ظرفيتهاى وسيع فقه براى اصلاح نظام حوق زن استفاده کرد. اصلاحات میلی متری، توجیهاتی که بعضا حتى شهود اخلاقي و وجدان خودمان را هم قانع نمى كند ، مشکلی از مشکلات ما را حل نمی کند . خنده آور است برای توجيه معناى ظاهرى اين ايات كه نمى تواند مقصود خداوند باشدبه توجيهاتي دست بزنيم كه نه زنان ما رامتقاعدمي كند نه مردان را. به علاوه باید به تغییر پارادایم ها هم در اجتهاد و استنباط احكام توجه كنيم.

## رویکردی که پس از انقلاب بر حقوق زنان وجود داشتهچطورارزیابیمیکنید؟

در جمهوری اسلامی البته تلاشهایی برای حقوق زنان صورت گرفته ولی نگرانی ای که من نسبت به نوع این تلاشها دارم این است که خیلی از این تلاشها افزون بر این که بسیار کند و میلی متری و دیرهنگام است تحت عنوان ثانوی و مصلحت انجام شده اند.

به نظر من راجع به بسیاری از زمینه هااز جمله محدود کردن حق مرد در طلاق مبانی فقهی استوار و متینی داریم . با توجه به این که تغییرات و اصلاحات صورت گرفته در ایران پس از انقلاب اسلامی بیشتر با استناد به عناوین ثانویه است کسی که از بیرون به ما نگاه می کند حق دارد این سؤال را بپرسد که آیا احکام اولیه اسلام به خودی خود توانایی پاسخگویی به واقعیتهای زمانه را ندارد ؟ چون نهایتاً اگر تغییری هم باشد تحت عنوان مصلحت است که چندان مبنای قوی ای هم ندارد . آیا این زیبنده است برای مجموعهٔ فقه اسلام که بگوییم احکام

در جمهوری اسلامی البته تلاشهایی برای حقوق زنان صورت که من نسبت به نوع این تلاشها دارم این است که خیلی از این تلاشها تحت عنوان ثانوی و مصلحت انجام شدهاند

اولیه نیازهای مارا پوشش نمیدهند و ما مجبوریم به استناد مصلحت تغییراتی را ایجاد کنیم . باید به تجدیدنظرهای عمیقتر بر مبنای احکام اولیه روی آورد.این دیدگاه خیلی از مشکلات رامی تواند حل کند.

در حال حاضر که بر شیوهٔ اصلاحات میلیمتری پیش میرویم بهتر است آراء و رویکردهایی که در همین عرصه مطرح می شوند مورد نقد قرار گیرند . برای مثال به رای اخیر وحدت رویه، شمارهٔ ۷۱۶ مورخ ۸۹/۷/۲۰ اشاره می کنم؛ در بارهاین رأی دو مسأله رابایداز هم تفکیک کرد. یکی استدلال و منطق این رأی است و دیگری نتیجه رأی. منطق و رویکرد این رأی از آن رو که که گریز از فرمالیسم حقوقی و شکل گرایی است، منطق خوبی است (هم از نظر استدلال حقوقی و هم از نظر استدلال اصولى).مسئلهاي كه ما داريم اين است كه –چه در تفسیر ادله شرعی و چه در تفسیر متون قانونی – بر تمسک براطلاق هازياد تأكيدمي كنيم ونظربه پيشينه وفلسفه جعل وتشريع نمى افكنيم. حال آن كه بايد ديد مقصوداز تشريع چه بوده استواين رويكرد خوبي است. تمسك به اطلاق ادله لفظي بدون توجه به فلسفه حكم وقانون گمراه كننده است. اين رأى که در جامعهٔ ما مباحثی را برانگیخته منطقش، مقصدگرایی وروى آوردن به رئاليسم حقوقى است. اين رأى با قطع نظر از موضوعش ونتيجه اشاز أنجهت مى تواند مناسب باشد كهما رااز ظاهر گرایی حقوق قدری جدامی کند. حال چه کنیم که -بافرض این که نظام حقوق متقابل زن و مردیک نظام کامل نیست–متأسفانه نتیجهٔ این رأی بسته شدن دری است که به روى زن باز شده بود . من فكر مى كنم ما به عنوان حقوق دان نبايداز ديوان عالى كشور انتظار داشته باشيم كه اين منطق را كهاصلش خوب است كنار بگذارد. اما به نظر من ما باید به سوی واقع گرایی در یک لایهٔ عمیق تر حرکت کنیم و از خودمان سؤال مى كرديم آيا توازنى بين اين هست كه زن حق طلاق به استناد شرط ضمن عقد رااز دست بدهد در قبال عدم تمكين ؟ عدم تمکینی که با توجه به تفاوت عرف در صدر اسلام و امروز خودش بايد مورد بازبيني قرار بگيرد. تعيين نحوه و مدت حق زن ومردبر برخور داری از تمتع جنسی از یکدیگر آن گونه که در متون فقهى سنتى بيان شده است نمى تواند مصداق معاشرت به معروف باشد. شایداین نحوه تنظیم در زمان گذشته عرفیت داشته است اما اکنون عرفیت ندارد. در ست است که ما در بحث ايلاءهم، ۴ ماهراداريم اماشواهد تاريخي وجوددارد كه درزمان خليفة دوم - در زمان فتوحات - زن ها بدون شوهر مى ماندند و دچار حرج می شدند . خلیفهٔ دوم از زنان می پر سد که تا چه مدت دوری از شوهران شان باعث حرج نیست و آنها گفتند ۴ ماه . شاید این عرف مبنای شکل گیری نصوص است که باید از این چشم انداز به بررسی آنها پرداخت. درست است که در مبحث ایلا هم دوره زمانی چهار ماه در قرآن کریم ذکر شده است ولى حتى به منطق تفسير لفظى نمى توان لزوما حكم ایلارا به تنظیم رابطه جنسی در شرایط عادی تعمیم داد. به هر حال این احتمال وجود دارد که تعیین دوره چهار ماهه به عنوان زمان برخورداری زن از استمتاع جنسی عرف گذشته بودهاست ونصوصى هم ناظر به همين عرف شكل گرفته باشد. مقصوداین است که گاه اصل و چند و چون مباحثی که مسلم فرض می شود نیازمند بحث و بررسی است. به هر حال خوب بوددر صدور این رأی به توازن و تعادل دو طرف میزان توجه می شدواين هم مي توانست گونه اي واقع گرايي حقوقي و توجه به فقهالمقاصدباشد.

گفتوگـــو